
Bimestriel d’édification chrétienne
No 1, janvier - février 2026

	 3	 Ton Dieu est avec toi
	 6	 Les matériaux du tabernacle

	 13	 Jésus – Dieu et 
Homme

	 20	 Rester fidèle ou appeler le mal bien ?
	 24	 La maison de Dieu est sainte
	 28	 Faire part de ses biens



Éditeur
	 Éditions Bibles et Littérature Chrétienne
	 www.eblc.ch – ISSN 1023-1609

Avertissement
Ce document est destiné uniquement à votre usage 
personnel si vous êtes abonnés à la formule numérique 
du journal. Il ne doit pas être imprimé à plusieurs 
exemplaires, ni être copié ou transféré à des tiers.

Adresses de rédaction
Les articles ou communications ayant rapport
au « messager évangélique » doivent être adressés à
Marc Allovon  marc.allovon@orange.fr
400 A Chemin du Haut Brésis, 30100 Alès, France
	 ou à
le messager évangélique  lemessager@eblc.ch
EBLC, Chemin du Crépon 59, 1815 Clarens, Suisse

Abonnements
Suisse :	 Éditions Bibles et Littérature Chrétienne
		  Chemin du Crépon 59, CH-1815 Clarens
		  IBAN CH85 0900 0000 1800 3129 5
		  Tél. +41 (0)21 921 40 19
France :	 Bibles et Publications Chrétiennes
		  30 Rue Châteauvert
		  CS 40335, 26003 Valence CEDEX
		  IBAN FR3420041010070448522X03814 
		  BIC PSSTFRPPLYO
		  Tél. 04 75 78 12 78
Belgique :	ASBL Dépôt de Livres et Traités Chrétiens
		  349 rue Puissant, 6040 Jumet
		  IBAN BE97 9793 9952 8049
		  BIC ARSPBE22
		  Tél. 071 31 14 16

Prix de l’abonnement papier
Suisse  CHF 25.–
France  EUR 31.–
Autres pays  CHF 29.–
Abo(s) électronique(s) : www.lemessagerevangelique.ch



3

Moïse, le fidèle serviteur de l’Éter-
nel et conducteur du peuple 
d’Israël, est mort. Josué, son servi-
teur (Ex. 33 : 11), avait observé de 
près à quel point cette mission était 
difficile. Il avait ainsi beaucoup 
appris pour son futur service au 
sein du peuple de Dieu. Avant de 
mourir, Moïse avait posé ses mains 
sur lui, et Josué avait été rempli de 
l’esprit de sagesse (Deut. 34 : 9).

À présent, Moïse n’est plus là. Quels 
sentiments ont bien pu envahir 
celui que Dieu appelait pour pas-
ser le Jourdain avec le peuple ! Il ne 
pouvait plus consulter Moïse. Mais 
Dieu, qui voit dans son cœur, vient 
lui-même pour le fortifier. Josué a 
affaire à un Dieu miséricordieux, 
compatissant et bon. Que pouvait 
bien valoir Moïse en comparaison 
de Lui !

Dieu présente des points impor-
tants à Josué, des vérités qui 
s’adressent aussi à nous lorsque le 

Seigneur nous confie une mission. 
Il est particulièrement approprié 
de nous les rappeler au début d’une 
nouvelle année.

1) Dieu donne la 
mission

L’Éternel confie à Josué une mis-
sion claire : « Lève-toi, passe ce 
Jourdain, toi et tout ce peuple, 
pour entrer dans le pays que je leur 
donne » (v. 2).

C’est essentiel d’avoir la conscience 
que Dieu m’a placé à un endroit pré-
cis et m’a confié un service concret. 
Comment espérer sa direction et 
son aide si je choisis un chemin de 
ma propre initiative ou sous l’ini-
tiative d’un autre ?

2) Dieu promet son 
soutien

L’Éternel donne les promesses sui-
vantes à Josué :

Ton Dieu est avec toi
Josué 1 : 1-9

Walter Gschwind



4

L E  M E S S AG E R  ÉVA N G É L I Q U E

« Comme j’ai été avec Moïse, ainsi 
je serai avec toi : je ne te laisse-
rai point et je ne t’abandonnerai 
point » (v. 5).

Quelle promesse merveilleuse et 
précieuse ! Dieu lui-même, avec 
toute sa puissance, sa sagesse et 
ses ressources infinies, sera avec 
Josué. Tant qu’il reste dans le cadre 
voulu par Dieu et agit dans sa 
dépendance, Josué peut compter 
sur son aide. Il ne possède rien en 
lui-même, mais il possède tout en 
Dieu.

Cette promesse ne vaut pas seu-
lement pour Josué, mais pour 
chaque croyant : « Je ne te laisserai 
point et je ne t’abandonnerai point ; 
en sorte que, pleins de confiance, 
nous disions : Le Seigneur est mon 
aide et je ne craindrai point : que 
me fera l’homme ? » (Héb. 13 : 5-6).

Mais soyons honnêtes ! Les paroles 
de Dieu : « Je suis avec toi » sont-
elles toujours une réalité vivante 
pour nous ? Est-ce que je m’en 
empare avec confiance, dans les 
bons comme dans les mauvais 
jours, au travail comme pendant 
mon temps libre ? Nous ne sommes 
rien par nous-mêmes. Mais si nous 
comptons sur la sûre promesse 
de Dieu : « Je suis avec toi », alors 
nous nous rendrons disponibles 

pour lui. Ainsi, nous pourrons être 
des outils utiles dans ses puissantes 
mains. Heureux le chrétien qui vit 
ainsi avec Dieu !

3) Dieu donne le 
courage

Le Seigneur dit à Josué à trois 
reprises : « Fortifie-toi et sois 
ferme ! » (v. 6-7, 9).

Josué, en tant qu’homme vulné-
rable, pouvait-il obéir à cet ordre ? 
Oui, s’il se reposait par la foi sur 
la promesse de Dieu : « Je suis avec 
toi ! » Alors Dieu lui-même serait 
sa force.

C’est ce qu’a vécu Gédéon. Il ne 
voyait d’abord que son incapacité 
et ne comprenait donc pas l’appel 
du Seigneur : « Va avec cette force 
que tu as, et tu sauveras Israël ». 
Ensuite Dieu lui donne plus de 
précisions : « Je serai avec toi, et tu 
frapperas Madian comme un seul 
homme » (Juges 6 : 12-16). Alors 
Gédéon y alla et il fut vainqueur.

Quand Dieu nous donne une mis-
sion claire, qui peut exiger force et 
sagesse, ne nous retranchons pas 
derrière notre faiblesse en refusant 
d’obéir. Mieux vaut dire comme 
Paul : « Je me glorifierai donc très 
volontiers plutôt dans mes infirmi-



5

Ton   D ie  u  est    avec    toi

tés, afin que la puissance du Christ 
demeure sur moi » (2 Cor. 12 : 9).

4) Dieu attend 
l’obéissance

L’Éternel dit à Josué : Prend garde 
« à faire selon toute la loi… ne t’en 
écarte ni à droite ni à gauche… 
Que ce livre de la loi ne s’éloigne 
pas de ta bouche, et médite-le jour 
et nuit » (v. 7-8).

La loi contenait de nombreuses 
prescriptions sur la relation des 
Israélites avec Dieu, et aussi sur 
leur conduite entre eux. La pro-
messe faite à Josué « l’Éternel, ton 
Dieu, est avec toi partout où tu 
iras » ne pouvait se réaliser que s’il 
suivait le chemin que Dieu avait 
tracé.

Nous possédons aujourd’hui toute 
la parole de Dieu, ce qui représente 
bien plus que ce que Josué avait. 
En Christ, nous sommes dans une 
relation encore plus étroite avec 
Dieu. Nous sommes morts à la 
loi pour vivre à Dieu (Gal. 2 : 19). 
Nous avons été amenés à Lui pour 
ne plus vivre pour les convoitises 
des hommes, mais pour la volonté 
de Dieu (1 Pierre 4 : 2). Mainte-
nant, à chaque étape, c’est à nous 
de discerner la volonté de Dieu, qui 
est « bonne et agréable et parfaite » 

(Rom. 12 : 2). Cela nous pousse à 
prendre ses instructions à cœur et 
à les suivre.

Comme pour Josué, nous sommes 
invités à obéir à toute la parole de 
Dieu. Nous ne devons pas nous en 
détourner, ni à droite ni à gauche. 
C’est pourquoi la parole de Dieu ne 
doit pas s’éloigner de notre bouche, 
il est bon de la méditer sans cesse !

Est-ce que cette manière de vivre 
nous semble pénible et sans joie ? 
Non, c’est le chemin dans lequel 
« l’Éternel, ton Dieu, est avec toi. » 
C’est seulement ainsi que nous 
goûterons l’amour, la joie et la 
paix du Seigneur (Jean 14 : 27 ; 15 : 
10-11). De plus, sur ce chemin, 
nous serons une bénédiction pour 
le peuple de Dieu et pour tous ceux 
qui nous entourent.

Voilà le « bonheur » qui est à recher-
cher pour cette nouvelle année.



6

Après la description du taber-
nacle, qui occupe les chapitres 
précédents, le chapitre 35 de 
l’Exode correspond au début de sa 
construction. Il commence par une 
liste complète des matériaux utili-
sés, que nous pouvons décompo-
ser en deux séries de sept, et dont 
nous allons évoquer brièvement la 
signification symbolique avant de 
parler des ouvriers.

Les matériaux 
précieux

1.	 L’or
Mentionné en premier, c’est le plus 
précieux des métaux utilisés dans 
le sanctuaire. Il nous parle de la 
gloire et de la justice divine, et 
aussi de la nature divine de la per-
sonne du Seigneur Jésus, spéciale-
ment lorsqu’il est précisé qu’il s’agit 
d’or pur. Par exemple, en Exode 25, 
l’arche est plaquée d’or pur à l’inté-
rieur et à l’extérieur (nature divine) 
tandis que pour son couronnement 

(gloire divine) il est seulement 
mentionné qu’il était en or (v. 11). 
De même pour la table (v. 24).

2.	 L’argent
Ce métal précieux nous parle de 
rédemption ou de rachat (thème 
du livre de l’Exode), comme on 
le voit dans plusieurs passages. 
Par exemple, la rançon de l’âme 
des fils d’Israël était d’un demi-
sicle d’argent par personne (Ex. 
30 : 13,  16). De même, la rançon 
des 273 premiers-nés qui étaient 
« de plus que les Lévites » était de 
cinq sicles d’argent par personne 
(Nomb. 3 : 46-47).

3.	 L’airain (ou bronze)
Ce métal désigne un alliage de 
cuivre et d’étain (principalement). 
Sa signification symbolique dans la 
Parole est celle de la justice divine 
dans son aspect judiciaire, donc 
liée au jugement divin, comme on 
peut le voir particulièrement dans 
l’origine des lames d’airain qui 

Les matériaux du tabernacle
Exode 35 : 1-29
Michel Allovon



7

L es   matéria     u x  d u  ta b ernacle    

recouvraient l’autel de l’holocauste. 
Elles avaient été fabriquées avec les 
encensoirs des 250 hommes qui 
s’étaient rebellés contre l’Éternel 
et qui avaient été consumés par le 
feu du jugement (Nomb. 16 : 35 ; 
17 : 3).

4.	 Le bois de sittim 
(ou d’acacia)

Ce bois imputrescible nous parle 
de l’humanité parfaite (sans péché) 
de notre Seigneur Jésus. Son utili-
sation dans de nombreux ustensiles 
du tabernacle (l’arche, la table, l’au-
tel d’or…), en association étroite 
avec l’or pur, nous parle des deux 
natures inséparables (humaine et 
divine) de cette personne merveil-
leuse.

5.	 L’huile
L’huile d’olive pure, broyée (Ex. 
27 :  20), est une figure constante 
dans la Parole du Saint Esprit 
(1 Sam. 16 : 13).

Elle était notamment utilisée pour 
alimenter les lampes du chandelier, 
mais aussi pour oindre le taber-
nacle, l’autel, la cuve et les sacrifi-
cateurs (Lév. 8 : 10-12), puis, plus 
tard, les rois d’Israël.

6.	 Les aromates
Ces parfums, qui étaient rares et 
précieux, sont une image des per-

fections de Christ aux yeux de 
Dieu. La liste n’en est pas donnée 
ici, mais on voit en Exode 30 que 
quatre d’entre ces « aromates les 
plus excellents » entraient dans la 
composition de l’huile de l’onction 
sainte (v. 23-25).

Quatre autres étaient utilisés pour 
« l’encens composé… salé, pur, 
saint », pilé très fin (v. 34-35), 
qui était conservé à l’intérieur de 
la tente, et brûlé sur l’autel d’or 
(v.  7-8), image de l’adoration. De 
plus, une fois par an, au grand jour 
des propitiations, cet encens devait 
être brûlé au-dedans du voile dans 
l’encensoir du souverain sacrifica-
teur, sur des charbons ardents pris 
de dessus l’autel d’airain.

7.	 Les pierres précieuses
La liste n’en est pas donnée non 
plus ici. Seul l’onyx est mentionné : 
c’était la matière des deux pierres 
sur lesquelles étaient gravés les 
noms des fils d’Israël, et qui étaient 
fixées dans des chatons d’or sur les 
épaules d’Aaron (Ex. 28 : 12).

Les autres pierres précieuses, au 
nombre de douze, désignées ici 
comme « pierres à enchâsser » sont 
nommées en Exode 28 (v. 17-20). 
Elles nous parlent aussi des diverses 
gloires de Christ qui devraient être 
reflétées par les croyants sur la 



8

L E  M E S S AG E R  ÉVA N G É L I Q U E

terre. Cela nous est enseigné par 
le fait que les noms des fils d’Israël 
étaient aussi gravés sur ces pierres. 
Elles étaient enchâssées en quatre 
rangées sur le pectoral du souve-
rain sacrificateur.

Ces pierres précieuses, qui por-
taient les noms des douze tribus, 
nous parlent d’une manière tou-
chante de la valeur des croyants 
aux yeux de Dieu, malgré leurs 
imperfections. Le fait qu’elles 
étaient portées à la fois sur les 
épaules et sur le cœur d’Aaron nous 
parle de la force et de l’amour avec 
lesquels le Seigneur prend soin de 
ceux qui sont à lui, et qu’il a acquis 
à si grand prix.

Les textiles précieux

1.	 Le bleu
Cette couleur est celle du ciel. Elle 
nous parle du Seigneur comme du 
« second homme… venu du ciel » 
(1 Cor. 15 : 47).

Remarquons qu’il ne s’agit pas ici 
de sa nature divine (symbolisée 
par l’or pur) mais de son carac-
tère d’étranger céleste. C’est seu-
lement pour l’éphod et le pectoral 
du souverain sacrificateur que des 

1  Les applications et les parallèles avec les évangiles des couleurs de ces tissus varient 
suivant les commentateurs. L’interprétation donnée ici ne prétend pas être la seule valable.

fils (ou filets) d’or étaient ajoutés 
aux quatre couleurs du tissu (Ex. 
39 :  3), figure de la nature divine 
de Celui dont le souverain sacrifi-
cateur n’était qu’une image.

Ce caractère d’étranger céleste est 
plus spécialement souligné dans 
l’évangile selon Jean : « celui qui 
est descendu du ciel, le Fils de 
l’homme qui est dans le ciel » (Jean 
3 : 13).

2.	 La pourpre 1
Cette belle couleur, d’un rouge vio-
lacé, est obtenue depuis l’Antiquité 
à partir d’un coquillage marin, le 
murex, qu’il faut aller récolter à 
d’assez grandes profondeurs, ce qui 
en explique le coût élevé. De tous 
temps, la pourpre a été utilisée par 
les grands de ce monde, notamment 
par les empereurs romains qui s’en 
réservaient l’usage, jusqu’aux car-
dinaux romains encore actuelle-
ment.

Dans la Bible, cette étoffe est asso-
ciée à la gloire des rois ou empe-
reurs des nations plutôt que du 
peuple d’Israël : les rois de Madian 
(Juges 8 : 26), de Tyr (Ézéch. 
27 : 7), Assuérus (Esther 1 : 6)…



9

L es   matéria     u x  d u  ta b ernacle    

Pour le Seigneur, elle symbolise 
donc la gloire suprême qui est 
désormais la sienne, en réponse à 
son abaissement profond comme 
serviteur méprisé (És. 52 : 13 ; Phil. 
2 : 8-9). C’est la gloire du « Roi des 
rois et Seigneur des seigneurs » 
(Apoc. 19 : 16) devant qui tout 
genou se ploiera bientôt.

C’est l’évangile de Marc, celui du 
parfait serviteur, qui correspond le 
mieux à cette couleur, justement 
parce que l’abaissement du servi-
teur va devant la gloire du Roi des 
rois (Prov. 15 : 33). D’ailleurs, dans 
l’évangile de Marc (et de Jean), le 
« vêtement éclatant » (Luc 23 : 11) 
dont les soldats romains ont revêtu 
notre Seigneur pour se moquer de 
lui est décrit comme un « manteau 
de pourpre » (Marc 15 : 17).

3.	 L’écarlate
Cette couleur d’un beau rouge vif 
est obtenue à partir d’un insecte 
appelé cochenille. Comme celles 
de pourpre, les étoffes d’écarlate 
étaient utilisées par les nobles de 
ce monde.

Dans la Parole, cette couleur est 
associée à la gloire royale, plus 
spécialement celle des rois d’Israël 
(2  Sam. 1 : 24). Cette significa-
tion symbolique est confirmée par 
l’origine terrestre (cochenille) de 

cette couleur, car la terre ferme est 
un symbole du peuple d’Israël, en 
contraste avec la mer qui est un 
symbole des nations (comp. les ver-
sets 1 et 11 d’Apocalypse 13). En 
contraste, la pourpre, symbole de 
la gloire des empereurs et rois des 
nations, est tirée de la mer (murex).

Pour le Seigneur, cette couleur sym-
bolise donc ses droits de Messie et 
de Roi d’Israël, qui n’ont pas été 
reconnus par son peuple lors de sa 
première venue (Jean 1 : 11), mais 
qu’il revendiquera bientôt, lors de 
son retour en gloire.

C’est bien sûr l’évangile selon 
Matthieu qui correspond à ces 
titres de Messie et de Roi d’Israël. 
D’ailleurs, en Matthieu, le « vête-
ment éclatant » déjà mentionné est 
appelé « un manteau d’écarlate » 
(27 : 28).

Remarquons encore qu’un rap-
prochement est souvent fait entre 
l’écarlate et le sang, car cette couleur 
rappelle celle du sang. La Parole ne 
fait jamais explicitement ce rappro-
chement, cependant on peut voir 
une allusion à cette signification 
symbolique en Josué 2 (v. 18 et 21), 
où le cordon d’écarlate suspendu par 
Rahab à sa fenêtre évoque le sang 
mis sur l’encadrement de la porte 
des fils d’Israël en Égypte (Ex. 12). 



10

L E  M E S S AG E R  ÉVA N G É L I Q U E

Et dans ces deux scènes, on dis-
cerne un symbole du sang précieux 
de Christ, qui met les rachetés à 
l’abri du jugement.

Une autre allusion à la signification 
symbolique de l’écarlate en rap-
port avec le sang peut être vue en 
comparant le passage de Matthieu 
27 :  28 déjà cité et celui d’Apoca-
lypse 19 : 13. Avant d’être crucifié, 
le « roi des Juifs » rejeté par son 
peuple est revêtu par dérision d’un 
manteau d’écarlate dans le pré-
toire et couronné d’une couronne 
d’épines. Mais lorsque le « Roi 
des rois » revient en gloire pour 
détruire ses ennemis et établir 
son règne sur la terre, il est « vêtu 
d’un vêtement teint dans le sang » 
et « sur sa tête il y a plusieurs dia-
dèmes ». La couleur de ce vêtement 
est bien sûr un symbole des juge-
ments guerriers que le Seigneur 
va exercer sur la terre avant d’éta-
blir son règne (comp. És. 63 : 1-3). 
Mais de même que les plusieurs 
diadèmes rappellent, par contraste, 
la couronne d’épines, de même le 
vêtement teint dans le sang rap-
pelle le manteau d’écarlate dont les 
soldats l’avaient revêtu.

4.	 Le coton blanc 
(ou fin coton retors)

Ce tissu, appelé aussi parfois bys-
sus (Gen. 41 : 42), est une étoffe 

d’une blancheur éclatante (de lin 
ou de coton, Ex. 39 : 28).

Pour le Seigneur, ce tissu symbo-
lise la perfection de son huma-
nité « sans défaut et sans tache » 
(1 Pierre 1 : 19). De plus la men-
tion, fréquente dans l’Exode, de ce 
fil « retors », c’est-à-dire tordu deux 
fois, évoque les souffrances de cet 
homme parfait, non pas ses souf-
frances expiatoires, mais celles qu’il 
a endurées sur cette terre de la part 
des hommes, comme « l’homme de 
douleurs, et sachant ce que c’est 
que la langueur » (És. 53 : 3).

C’est l’évangile selon Luc qui corres-
pond à ces caractères du Seigneur 
d’homme parfait, et d’homme de 
douleur.

Les quatre couleurs que nous 
venons d’évoquer sont constam-
ment associées dans ces chapitres 
de l’Exode. Remarquons que dans 
le cas (le plus fréquent) où elles 
symbolisent les gloires de Christ 
(voile, rideau, porte du parvis, 
vêtements du souverain sacrifica-
teur), elles sont toujours mention-
nées dans l’ordre du verset 6 de ce 
chapitre 35. Le caractère céleste 
de Christ est mentionné en pre-
mier, et son humanité parfaite en 
dernier.



11

L es   matéria     u x  d u  ta b ernacle    

Mais quand il s’agit de la tente inté-
rieure du tabernacle (Ex. 26 : 1), le 
fin coton est mentionné d’abord ; 
pourquoi ?

Sans doute parce que cette tente 
du tabernacle est une figure, non 
pas de Christ, mais de l’Assemblée. 
Dans un sens, le fait qu’elle soit 
constituée de la même étoffe que 
Lui est une image touchante de ce 
qu’elle est « son corps », une avec 
Lui pour l’éternité. Mais même 
si les croyants qui la composent 
sont exhortés à refléter les gloires 
de Christ lui-même, c’est la cou-
leur blanche de leur humanité qui 
est mentionnée en premier, alors 
que pour Christ, c’est le bleu de 
« l’homme descendu du ciel ».

De plus ce fin coton évoque le « fin 
lin, éclatant et pur » dont l’Église 
sera vêtue le jour de ses noces 
(Apoc. 19 : 8).

5.	 Le poil de chèvre
Dans les trois étoffes suivantes, 
qui constituent les « couvertures » 
du tabernacle, nous retrouvons 
des évocations de la personne de 
Christ, et de son œuvre, comme 
Celui qui protège son Assemblée 
pendant la traversée du désert.

Le poil de chèvre évoque le « vête-
ment de poil » dont était vêtu Jean 

le Baptiseur (Marc 1 : 6). Sa tenue 
rappelle celle d’Élie (2 Rois 1 : 8). 
C’est celle du serviteur et du pro-
phète, qui parle de séparation du 
monde.

6.	 Les peaux de béliers 
teintes en rouge

Les béliers étaient spécifiquement 
utilisés comme victimes pour la 
consécration des sacrificateurs 
(Lév. 8 : 18, 22). Cet animal sym-
bolise dans la Parole la consécra-
tion du Seigneur, son dévouement 
jusqu’à la mort comme notre subs-
titut sur l’autel de la croix (Gen. 
22 :  13). Il s’agit ici de peaux de 
béliers, non pas d’un fil de laine 
tissé. Cela symbolise la nécessité 
d’un sacrifice. D’ailleurs, leur teinte 
rouge évoque clairement ici la cou-
leur du sang (comp. És. 63 : 1-3), le 
« sang précieux de Christ, comme 
d’un agneau sans défaut et sans 
tache » (1 Pierre 1 : 19).

En rapport avec l’Assemblée, cette 
couverture de couleur rouge sang 
évoque Celui qui est mort pour 
se l’acquérir, celui « qui a aimé 
l’assemblée et s’est livré lui-même 
pour elle » (Éph. 5 : 25).

7.	 Les peaux de taissons 
(ou dauphins)

Le taisson (mot ancien désignant 
une sorte de blaireau) a une peau 



12

L E  M E S S AG E R  ÉVA N G É L I Q U E

terne, sans apparence, dont on a pu 
dire qu’elle se confondait avec celle 
du sable du désert. Cela nous parle 
d’humilité. On peut en dire autant 
de la peau de dauphin (ou plus 
précisément de dugong, fréquent 
autrefois dans le delta du Nil) qui 
semble davantage correspondre au 
sens littéral du mot hébreu utilisé 
ici 1.

De plus la peau de dauphin sou-
ligne son côté imperméable. Le 
dauphin vit continuellement dans 
l’eau, mais, contrairement aux pois-
sons qui ont des branchies, l’eau ne 
pénètre pas dans son corps. Comme 
le poil de chèvre, cela nous parle 
symboliquement de la séparation 
du monde et de son influence.

Même si le tabernacle symbo-
lise spécifiquement l’Assemblée 
plutôt que la personne même de 
Christ, ces quatre couches d’étoffe 
évoquent néanmoins, comme nous 
l’avons mentionné plus haut, cer-
tains aspects de Christ en rapport 
avec son Assemblée, et les carac-
tères que celle-ci est exhortée à 
refléter.

Dans ce sens, nous pouvons évo-
quer de nouveau un parallèle avec 

1  Il semble que la traduction par « blaireau » remonte à la traduction allemande de Luther, 
qui avait voulu utiliser des noms d’animaux connus de ses lecteurs.

les quatre évangiles, même s’il est 
moins évident que celui qui a été 
mentionné pour les quatre cou-
leurs du voile :

La tente intérieure, avec ses cou-
leurs variées et ses chérubins qui 
parlent de gloire (Héb. 9 : 5), cor-
respondrait à l’évangile selon Jean. 
La couverture de poil de chèvre 
à l’évangile selon Marc, évangile 
du vrai serviteur et du prophète 
annoncé par Moïse (Deut. 18 : 18). 
Les peaux de béliers teintes en 
rouge sont à rapprocher de l’évan-
gile selon Matthieu, qui est celui 
qui souligne le plus explicitement 
le caractère expiatoire de la mort 
du Seigneur (Mat. 1 : 21 ; 26 : 28). 
Quant aux peaux de taissons ou 
de dauphins, elles nous parlent de 
l’humilité et du peu d’apparence 
dans ce monde de « l’homme de 
douleurs » (És. 53 : 2-3). Elles cor-
respondraient donc à l’évangile 
selon Luc.

À suivre



13

« Toutes choses m’ont été livrées 
par mon Père ; et personne ne 
connaît le Fils, si ce n’est le Père ; 
ni personne ne connaît le Père, si 
ce n’est le Fils, et celui à qui le Fils 
voudra le révéler » (Mat. 11 : 27).

Rien ne stimule davantage notre vie 
de foi que la communion vécue et 
appréciée avec Dieu, le Père, et Dieu, 
le Fils. L’objet essentiel de notre 
communion avec le Père est Christ, 
le Fils de Dieu. S’occuper de lui rem-
plit le cœur du croyant et lui procure 
une joie intérieure profonde.

Dieu, le Fils, s’est fait homme 
sans jamais cesser d’être Dieu. En 
même temps, il était parfaitement 
homme. L’intelligence humaine ne 
peut pas comprendre cela, et seule 
la foi l’accepte et le contemple avec 
adoration. Avec joie, nous décou-
vrons dans les évangiles à la fois 
l’une et l’autre de ces vérités – les 
témoignages de sa véritable divi-
nité et les signes manifestes de sa 
véritable humanité. Le résultat est 
une appréciation plus profonde de 
la personne glorieuse de l’homme 
Christ Jésus, le Fils éternel de 

Jésus – Dieu et Homme
Henning Brockhaus

J ésus est à la fois Dieu et homme. Les évangiles montrent 
son humanité réelle – fatigue, larmes, compassion – et sa 

divinité – puissance sur la nature, la maladie, la mort. Sur 
la croix, il s’abaisse jusqu’à mourir, tout en étant vainqueur 
de Satan par sa mort. Ce mystère glorieux dépasse l’intelli-
gence humaine et invite le croyant à l’adoration.



14

L E  M E S S AG E R  ÉVA N G É L I Q U E

Dieu. Cela nous donne un motif 
supplémentaire pour adorer Dieu, 
le Père et le Fils.

Nous rappellerons ici quelques-
uns de ces témoignages et signes 
distinctifs. Certains sont très 
frappants et évidents, d’autres se 
cachent entre les lignes des évan-
giles. En tout cas, ils sont trop 
nombreux pour être tous mention-
nés ici. Mais ils ont un point com-
mun : les considérer apporte un 
grand profit spirituel. Cela attire 
nos cœurs vers lui et le rend plus 
grand à nos yeux.

Ému de compassion – 
la volonté de Dieu

En Marc 1, nous trouvons com-
ment un lépreux s’est approché 
de Jésus et lui a demandé de le 
purifier de sa terrible maladie. Il 
lui dit : « Si tu veux, tu peux me 
rendre net » (v. 40). La misère de 
cet homme a « ému de compas-
sion » le Seigneur Jésus. Plein de 
compassion, il a fait sienne la souf-
france de l’homme, accomplissant 
ainsi la parole d’Ésaïe 53 : Il « a 
porté nos langueurs, et s’est chargé 
de nos douleurs » (v. 4). Il était 
un véritable homme sur la terre 
et s’est abaissé si bas en devenant 
un homme, qu’il a pu étendre sa 
main et toucher l’homme souillé. 

Il n’aurait pas pu le faire depuis le 
ciel. Non, il est effectivement venu 
au milieu de notre état de perdi-
tion, en tant qu’homme parmi les 
hommes – mais un homme sans 
péché.

En même temps, nous nous 
réjouissons de voir ici sa véri-
table divinité. Dans sa réponse à la 
demande du lépreux, le Seigneur 
Jésus montre qu’il est parfaite-
ment Dieu : « Je veux, sois net » 
(v. 41). La lèpre, image du péché 
qui a souillé l’homme, a disparu 
immédiatement lorsque la voix du 
Fils de Dieu a exprimé la volonté 
de Dieu ! C’était sa volonté que la 
lèpre se retire de cet homme – et 
elle a disparu aussitôt.

Jésus endormi – 
maître de la nature

En Marc 4, une longue journée 
de labeur est derrière lui. Le soir, 
les disciples « le prennent dans un 
bateau, comme il était » (v. 36). Il 
était certainement fatigué de son 
service ininterrompu. Il s’est donc 
couché à l’arrière du bateau et s’est 
endormi sur un oreiller. Fatigue et 
besoin de sommeil – quel témoi-
gnage plus saisissant de sa véritable 
humanité ? Il est fait mention « d’un 



15

J és  u s  –  D ie  u  et   H omme  

oreiller », qu’on lui avait sans doute 
prêté, car « le fils de l’homme n’a pas 
où reposer sa tête » (Mat. 8 : 20).

De plus, un homme endormi 
est, d’une certaine manière, sans 
défense et sans secours. Voilà 
jusqu’où le Fils éternel de Dieu s’est 
abaissé en tant qu’homme. Prophé-
tiquement, le Christ exprime dans 
les Psaumes : « Je me coucherai, et 
aussi je dormirai en paix ; car toi 
seul, ô Éternel ! tu me fais habiter 
en sécurité » (Ps. 4 : 9). En tant 
qu’homme, il s’est entièrement 
confié en son Dieu, même pour le 
temps du sommeil. Quelle dépen-
dance nous voyons en lui ! Quelle 
confiance en son Dieu il a démon-
trée en tant qu’homme !

Mais un instant plus tard, il se tient 
là en tant que maître des éléments 
de la nature et ordonne au vent et 
aux vagues de se taire en disant : 
« Fais silence, tais-toi ! » Les forces 
de la nature obéissent immédiate-
ment et « il se fit un grand calme » 
(Marc 4 :  39). Nous savons peut-
être que le vent peut se calmer d’un 
moment à l’autre, mais une mer 
agitée par une tempête ne se calme 
jamais immédiatement. Ce n’est 
pas le cas lorsque le Fils de Dieu 
ordonne à la mer de se taire. Un 
grand silence se fait immédiate-
ment, même la mer et le bruit des 

vagues doivent « se taire ». Nous 
sommes saisis par sa merveilleuse 
grandeur et, avec ses disciples, 
nous disons avec étonnement : 
« Qui donc est celui-ci, que le vent 
même et la mer lui obéissent ? » 
(v.  41). Nous connaissons la 
réponse : ce vrai homme est aussi 
« véritablement… le Fils de Dieu » 
(Mat. 14 : 33). Il est « le Dieu véri-
table et la vie éternelle » (1 Jean 
5 : 20).

Fatigué – omniscient

En Jean 4, nous trouvons encore 
le Seigneur Jésus fatigué : « Jésus 
donc, étant lassé du chemin, se 
tenait là assis sur la fontaine » 
(v. 6). Considérons ceci : En tant 
qu’homme, Jésus avait renoncé à 
son omniprésence, qui le carac-
térisait comme le Dieu éternel. Il 
a pris sur lui de se déplacer d’un 
endroit à l’autre, en montant et 
en descendant les pentes, sur des 
routes poussiéreuses, pénibles et 

E n tant qu’homme, Jésus avait 
renoncé à son omniprésence, 

qui le caractérisait comme le 
Dieu éternel



16

L E  M E S S AG E R  ÉVA N G É L I Q U E

fatigantes. Il aurait été facile pour 
lui d’être « enlevé » par le Saint 
Esprit d’un endroit à un autre, 
comme Philippe (Actes 8 : 39). 
Mais il ne l’a pas fait. « Et la Parole 
devint chair, et habita au milieu 
de nous » (Jean 1 : 14). C’était la 
volonté de Dieu qu’il connaisse, en 
tant que vrai homme, tout ce qui 
est lié à la condition humaine, et 
qu’il manifeste dans cette situation 
son entière dépendance, son humi-
lité et sa parfaite obéissance.

En tant que véritable homme, il 
a connu la fatigue, la faim et la 
soif. Ici, il a même demandé à 
une femme de puiser de l’eau au 
puits. Oui, lui, à qui appartiennent 
« les bêtes sur mille montagnes » 
(Ps. 50 : 10), ne possédait pas de 
« récipient pour puiser » au puits ! 
D’ailleurs, c’est justement l’évan-
gile selon Jean, qui nous présente 
Christ comme le Fils de Dieu, qui 
nous montre aussi constamment sa 
véritable humanité. Seul Jean dit 
expressément que Jésus était « fati-
gué » (lassé).

Peu après, il se présente à la femme 
comme Celui qui sait tout, en lui 
révélant tout ce qui n’allait pas dans 
sa vie. Aucun détail de sa vie de 
péché ne lui était caché. Il était « la 
vraie lumière… qui, venant dans le 
monde, éclaire tout homme » (Jean 

1 : 9). Devant lui, toutes choses 
sont nues et découvertes, comme il 
est dit de Dieu (Héb. 4 : 13) – car 
même en tant que voyageur soli-
taire et fatigué au bord du puits, 
il était le Dieu éternel. La femme 
a ensuite rendu témoignage : « Il 
m’a dit tout ce que j’ai fait » (v. 39). 
Nous admirons sa merveilleuse 
grandeur comme celui qui sait tout, 
et en même temps son abaissement 
profond comme Jésus de Nazareth 
fatigué au puits de Sichar !

Larmes de 
compassion – Pouvoir 
sur la mort

La scène suivante nous conduit au 
tombeau de Lazare. Dans le cas du 
lépreux, nous avions déjà vu l’in-
comparable compassion du 
Seigneur Jésus. Ici, le Seigneur a 
révélé un autre caractère de sa véri-
table humanité : il a pleuré avec les 
sœurs en deuil, Marthe et Marie, 
qui avaient perdu leur frère. « Jésus 
donc, quand il la vit pleurer, et les 
Juifs qui étaient venus avec elle, 
pleurer, frémit en son esprit, et se 
troubla… Jésus pleura » (Jean 11 : 
33, 35). Quel croyant ne serait pas 
touché par ces mots ? Là encore, il 
a montré à quel point il était un 
homme parfait. Personne n’a été 
aussi sensible que lui à la tristesse 
des deux sœurs. Personne n’a été 



17

J és  u s  –  D ie  u  et   H omme  

aussi bouleversé par la mort, consé-
quence du péché, que lui.

Il a alors manifesté sa puissance 
divine sur la mort. Peu de temps 
après, « il cria à haute voix : 
Lazare, sors dehors ! Et le mort 
sortit » (v. 43, 44). Il était impos-
sible que la mort s’oppose à cette 
voix. Ici, c’est le Fils éternel, oui, 
Dieu lui-même qui parle. Cela 
nous fait penser à ses paroles : 
« Car comme le Père réveille les 
morts et les vivifie, de même aussi 
le Fils vivifie ceux qu’il veut » 
(Jean 5 : 21). « Il a donné au Fils 
aussi d’avoir la vie en lui-même » 
(Jean 5 : 26). Quand le Fils de 
Dieu appelle, la mort doit céder ! 
La plus grande arme de Satan est 
impuissante contre lui.

Avec admiration, nous le voyons 
comme un homme devant le deuil, 
compatissant et pleurant – et en 
même temps comme le divin et 
tout-puissant Seigneur de la mort.

Je suis – les mains 
liées

À Gethsémané, nous assistons à un 
nouveau témoignage de sa puis-
sance divine et à une manifestation 
de sa véritable humilité comme 
homme – mais cette fois-ci dans 
l’ordre inverse.

Lorsque Judas Iscariote est venu 
à Gethsémané avec de nombreux 

soldats romains et huissiers de la 
part des principaux sacrificateurs 
et des pharisiens, Jésus est allé à 
leur rencontre, « sachant toutes les 
choses qui devaient lui arriver » 
(Jean 18 : 4). Dans ce passage, nous 
trouvons une allusion typique de 
Jean à l’omniscience du Fils de 
Dieu qui, même en tant qu’homme, 
contrôlait toutes les circonstances, 
les conduisait et savait à l’avance 
tout ce qui allait arriver. Après un 
bref échange avec ses ennemis, le 
Seigneur Jésus a répondu en pro-
nonçant ces mots : « C’est moi », 
correspondant au nom de Dieu 
« Je suis » d’Exode 3 : 14, révélé 
à Moïse. Par la force divine de ce 
nom, les ennemis ont reculé et sont 
tombés par terre. Devant eux il y 
avait Dieu, le Fils, le « Je suis » de 
l’Ancien Testament – et pas simple-
ment, comme ils le considéraient, 
Jésus, le Nazaréen méprisé !

Q uand le Fils de Dieu 
appelle, la mort doit 

céder !



18

L E  M E S S AG E R  ÉVA N G É L I Q U E

Mais ce n’est que brièvement que 
Christ a laissé éclater sa puissance, 
pour ensuite montrer à nouveau 
un signe de sa véritable huma-
nité : Il a permis aux hommes de 
se saisir de lui, car « son heure » 
était venue (Jean 7 : 30 ; 8 : 20). Et 
c’est ainsi qu’il a volontairement 
tendu les mains, s’est laissé arrêter 
et lier. Matthieu écrit : « ils mirent 
les mains sur Jésus et se saisirent 
de lui » (Mat. 26 : 50). Les soldats, 
qui étaient à terre quelques instants 
plus tôt, savaient-ils qu’ils n’auraient 
effectivement pas eu de pouvoir sur 
lui s’il ne l’avait pas permis ? Il s’est 
volontairement livré entre les mains 
de ses ennemis – et est devenu leur 
prisonnier. Ils pouvaient désormais 
lui faire tout ce qu’ils voulaient.

Nous admirons Celui qui, bien que 
possédant toute la puissance et la 
gloire, s’est abaissé jusqu’à se lais-
ser lier comme un vulgaire crimi-
nel.

La faiblesse de la 
croix – victoire sur 
Satan

Finalement, nous arrivons au 
témoignage le plus saisissant de sa 
divinité et de son humanité : la croix 
de Golgotha. Nulle part ailleurs il 
n’a montré à ce point-là qu’il était 
véritablement homme, car c’est là 

qu’il s’est abaissé dans l’obéissance 
« jusqu’à la mort, et à la mort de 
la croix » (Phil. 2 : 8). C’est là qu’il 
a permis à des hommes pécheurs 
de le clouer et de le dresser sur un 
bois, et de l’offrir aux regards stu-
péfaits de son peuple. C’est là qu’il 
est devenu malédiction pour nous, 
car « celui qui est pendu est malé-
diction de Dieu » (Deut. 21 : 23). 
C’est là que Christ a été « crucifié 
en infirmité » (2 Cor. 13 : 4). Y 
a-t-il une plus grande manifesta-
tion de faiblesse et d’impuissance 
qu’un homme cloué sur un bois ?

Et en même temps, la croix rend 
témoignage à sa divinité véritable 
et éternelle. Par la puissance divine, 
« par la mort, il a rendu impuis-
sant celui qui avait le pouvoir de la 
mort, c’est-à-dire le diable » (Héb. 
2 : 14). Christ a vaincu Satan sur 
la croix de Golgotha en entrant 
dans la mort. Par sa mort, il nous 
a délivrés de la conséquence éter-
nelle du péché, la mort, l’éloigne-
ment éternel de Dieu. Il a frappé 
le méchant avec sa propre arme, 
la mort, comme David a vaincu 
Goliath avec sa propre épée. Peu 
après la chute de l’homme, Dieu 
avait déjà annoncé à Satan que 
Christ lui briserait la tête – c’est ce 
qui s’est passé sur la croix de Gol-
gotha. Christ a exécuté le jugement 
sur le diable avec une puissance 



19

J és  u s  –  D ie  u  et   H omme  

divine, alors qu’il était pendu sur la 
croix en tant que véritable homme, 
apparemment impuissant. Et pour-
tant, quelle victoire il a remporté 
dans son combat contre Satan !

Mentionnons encore un autre et 
dernier témoignage de sa divinité à 
la fin de sa vie : ce n’est pas Satan 
ou les hommes qui lui ont pris 
la vie, mais il est entré volontai-
rement dans la mort. « Personne 
ne me l’ôte, mais moi, je la laisse 
de moi-même », avait-il dit lui-
même (Jean 10 : 18). En vertu de 
sa volonté divine, il a donné sa vie. 
Aucun homme ne peut mourir par 
un acte de sa volonté. Mais bien le 
Fils de Dieu. Lorsque le moment 
fixé par le Père est arrivé, il a dit : 
« Père ! entre tes mains je remets 
mon esprit. Et ayant dit cela, il 
expira » (Luc 23 : 46).

Nos cœurs sont 
trop petits

En contemplant la gloire de la per-
sonne du Seigneur, nous ressen-
tons que nos cœurs sont trop petits 
pour contenir une telle Personne. 
Qui pourrait le comprendre dans 
toute sa gloire en tant que Dieu 
et homme ? « Personne ne connaît 
le Fils, si ce n’est le Père » (Mat. 
11 : 27). Plus nous sommes occu-
pés de lui, plus la vérité de cette 

parole du Seigneur Jésus nous 
devient évidente et précieuse. Cela 
nous conduit à l’adoration.



20

Ce chapitre nous enseigne claire-
ment que nous avons à obéir pure-
ment et simplement à la volonté de 
Dieu, dès que cette volonté nous est 
connue. C’est en cela que l’homme 
de Juda a échoué lorsque, au lieu 
d’obéir à Dieu, il a écouté le vieux 
prophète et l’a suivi dans sa mai-
son. C’est pour cela qu’il a dû subir 
le jugement.

De nos jours, Dieu n’agit plus 
directement comme il le faisait 
alors avec son peuple terrestre. 
Le gouvernement de Dieu en 
Israël était une action publique. 
Le peuple était châtié aux yeux de 
tous chaque fois qu’il péchait, car 
ce peuple était placé comme témoi-
gnage dans le monde. La manière 
dont Dieu agissait envers Israël 
était un échantillon de son gouver-
nement. Il est important de garder 
cela à l’esprit pour comprendre 
l’histoire du peuple d’Israël.

Jugement sur 
l’idolâtrie des nations

L’idolâtrie est entrée dans le monde 
et c’est plus tard que Dieu a appelé 
Abraham. Déjà avant le déluge, 
Hénoch avait été un témoin pour 
Dieu, mais il n’y avait pas encore de 
peuple élu. En introduisant l’idolâ-
trie, Satan a réussi à se faire adorer 
par les hommes. Dieu a alors appelé 
Abraham et s’est suscité un peuple. 
Il ressort de Josué 24 : 2 que la 
famille d’Abraham servait d’autres 
dieux. Après le déluge, ceci s’était 
installé, et l’iniquité s’est répandue, 
car on servait les démons et non 
pas Dieu (1 Cor. 10 : 20).

Mais Dieu n’exécute son jugement 
que lorsque l’iniquité a atteint son 
paroxysme, car il est plein de misé-
ricorde et de patience. Il avertit les 
pécheurs et annonce le jugement 
bien avant de l’exécuter. Ce n’est 
que lorsque la mesure de l’iniquité 

Rester fidèle ou  
appeler le mal bien ?

1 Rois 13
John N. Darby



21

R ester      fid   è le   o u  appeler        le   mal    b ien    ?

des Amoréens a atteint son comble 
que le peuple d’Israël a été intro-
duit dans le pays de Canaan, où 
il devait frapper les habitants qui 
étaient ennemis de Dieu. Il en va 
de même dans notre chapitre : 
l’Éternel a annoncé le jugement sur 
Israël par le moyen de l’homme de 
Dieu, mais ne l’exécutera que bien 
des années plus tard (v. 2 ; 2 Rois 
23 : 15).

Dieu fixe les limites des peuples 
selon le nombre des fils d’Israël 
(Deut. 32 : 8). En même temps, son 
peuple est pour toutes les nations 
un exemple type de la manière dont 
Dieu éprouve le cœur de l’homme. 
L’homme, mis à l’épreuve sous la 
loi, est démontré absolument inca-
pable de l’accomplir. Quand Dieu 
agit dans ses voies gouvernemen-
tales, cela le révèle lui-même, et 
aussi le cœur de l’homme. Dieu 
est glorifié, tandis que l’homme est 
démontré mauvais et corrompu, 
tant dans tout son être que par ses 
actions.

Ce n’est que lorsque tout est perdu 
que la souveraineté de Dieu com-
mence à se manifester en grâce. Au 
lieu de détruire les personnes qui 
ont rejeté son Fils unique, Dieu leur 
offre la grâce. Il est important pour 
nous de nous rappeler que nous ne 
sommes pas sous la loi, mais sous 

la grâce. Si nous nous  plaçons à 
nouveau sous la loi,  nous retour-
nons à ce qui a révélé que nous 
sommes perdus.

L’Éternel est le Dieu d’Israël (Ex. 
6 : 2-3). Nous connaissons Dieu 
comme un Père. Si ses enfants font 
du mal, il ne le tolère pas. Il les 
éduque et les corrige. Mais ils ne 
cessent pas pour autant d’être ses 
enfants. Il a donc mis son Esprit 
dans nos cœurs, par lequel nous 
crions : Abba, Père ! Cet Esprit 
nous reprend lorsque nous tom-
bons. Dieu a dit à Israël : « Je vous 
ai connus, vous seuls, de toutes les 
familles de la terre ; c’est pourquoi 
je visiterai sur vous toutes vos ini-
quités » (Amos 3 : 2).

Pour nous, les croyants qui faisons 
partie de l’Assemblée, le châtiment 
est d’ordre plus caché, plus intérieur, 
parce que nous ne sommes pas un 
peuple très visible dans le monde. 
L’Assemblée est destinée à faire 
connaître la sagesse variée de Dieu 
aux principautés et aux autorités 
dans les lieux célestes (Éph. 3 : 10).

Jugement sur 
l’idolâtrie du peuple 
d’Israël

En Israël, Salomon était tombé 
dans l’idolâtrie. C’est pourquoi 



22

L E  M E S S AG E R  ÉVA N G É L I Q U E

Dieu lui a retiré une partie de son 
royaume. Jéroboam, le premier roi 
du royaume des dix tribus, a agi 
selon la sagesse humaine. Il a fait 
deux veaux d’or, à Dan et à Béthel, 
et a prétendu que le peuple y trou-
verait l’Éternel. Mais en réalité, il 
voulait empêcher le peuple de 
continuer à se rendre au temple 
de  Dieu à Jérusalem. Il a façonné 
une religion selon ses propres plans 
et ses propres idées. C’est exacte-
ment ce qui se passe à notre 
époque : la sagesse humaine orga-
nise le christianisme sous une 
forme visible.

Jéroboam a offert des sacrifices 
lui-même, alors que seuls les sacri-
ficateurs lévitiques en avaient le 
droit. L’instruction divine donnée 
à l’homme de Dieu de Juda qui 
devait prononcer le jugement sur 
l’autel de Béthel était très pressante 
et très claire : « Tu ne mangeras pas 
de pain, et tu ne boiras pas d’eau, 
et tu ne t’en retourneras point par 
le chemin par lequel tu es allé » 

(v. 9). Par cela, il devait exprimer le 
fait que l’Éternel ne veut en aucun 
cas avoir de communion avec les 
méchants. L’homme de Dieu a 
fidèlement délivré son message. 
Quand le roi a ordonné de l’arrê-
ter, Dieu, qui était avec son pro-
phète, l’a délivré. L’homme de Dieu 
a ensuite prié pour son ennemi afin 
que sa main desséchée soit guérie. 
Et Dieu l’a exaucé, ce qui prouve 
encore une fois qu’il était avec le 
prophète.

Le roi l’a alors invité : « Viens avec 
moi à la maison, et rafraîchis-
toi, et je te donnerai un présent » 
(v. 7). C’est ainsi que le monde agit 
lorsqu’il reconnaît la présence et la 
puissance de Dieu dans son peuple. 
Il veut que les croyants aillent avec 
lui en signe d’approbation de son 
état. Telle était l’intention du roi, 
mais son cœur n’était pas changé 
(v. 33). L’homme de Dieu est resté 
fidèle. Il a refusé l’invitation, et a 
semblé échapper à ce danger en 
quittant Béthel.

Mais le danger est venu d’ailleurs, 
d’un autre prophète qui habitait à 
Béthel. Il n’avait pas ressenti l’état 
d’iniquité de Jéroboam, car il était 
resté au milieu du mal. Mais main-
tenant, il désire la présence de 
l’homme de Dieu fidèle pour que 
sa situation soit ainsi validée. Ce 

L e monde veut que les croyants 
aillent avec lui en signe d’ap-

probation de son état



23

R ester      fid   è le   o u  appeler        le   mal    b ien    ?

« vieux prophète » voudrait que 
l’homme de Juda le reconnaisse là 
où il se trouve. Il en va de même 
pour les chrétiens infidèles qui 
sont liés au monde. Ils cherchent 
l’approbation des croyants fidèles 
quand ils voient comment ceux-
ci sont bénis par Dieu. Il ne fait 
aucun doute que le vieux prophète 
n’a pas été vu en train de sacrifier 
sur l’autel ni d’approuver explici-
tement le mal. Mais il habitait au 
milieu de cette iniquité et voulait 
avoir communion avec l’homme 
de Dieu fidèle sans abandonner sa 
fausse position.

Malheureusement, l’homme de 
Dieu de Juda fait demi-tour, et 
s’associe ainsi à l’infidélité du vieux 
prophète. Plus encore, il déso-
béit à l’ordre explicite de l’Éternel. 
Il accepte le mensonge du vieil 
homme en raison de sa qualité de 
prophète, et de la respectabilité 
liée à son âge. Plus un homme fait 
du bien, et plus il est distingué 
comme serviteur de Dieu, plus son 
infidélité peut faire du mal, même 
si elle n’est que légère. C’est ce qui 
est arrivé à Pierre en Galates  2, 
lorsqu’il a refusé de manger avec 
les chrétiens des nations. La mon-
danité d’un chrétien fait plus de 
mal que le comportement d’un 
homme du monde. Elle incite les 
autres croyants à imiter ce compor-

tement mondain, et semble valider 
la façon de vivre du monde. Alors 
qu’ils sont assis à table, le vieux 
prophète reçoit la mission d’annon-
cer à l’homme de Dieu le jugement 
de l’Éternel sur sa désobéissance.

Conclusion

Si Dieu nous a montré sa volonté, 
il est important que nous nous 
y tenions simplement et y obéis-
sions. Si nous ne le faisons pas, 
nous serons repris et devrons tirer 
la triste conclusion que nous avons 
été infidèles. Le pire serait que 
Dieu nous laisse simplement par-
tir sur notre mauvaise voie. Obéis-
sons à la volonté de Dieu ! Nous 
serons alors toujours bénis. Nous 
ne pouvons connaître cette volonté 
qu’en vivant en communion avec 
lui. Que le Seigneur nous accorde 
d’être fidèles.



24

« La sainteté sied à ta maison, 
ô Éternel ! pour de longs jours » 
(Ps 93 : 5).

Dans la maison de Dieu, il n’y a 
qu’une seule personne qui détient 
toute l’autorité – c’est Dieu lui-
même, à qui appartient cette mai-
son et qui y habite. Dans sa maison, 
tout doit lui correspondre. Il est le 
« Dieu Sauveur » (1 Tim. 2 :  3) et 
c’est de cela qu’il faut que sa mai-
son rende témoignage. Et il est 
saint et c’est pourquoi la sainteté 
sied à sa maison (Ps. 93 : 5).

Connu dans 
l’Ancien Testament

Outre cette déclaration fondamen-
tale du psaume 93, les hommes de 
foi de l’Ancien Testament étaient 
déjà conscients que la sainteté 
convenait à la maison de Dieu. 
Alors que Jacob fuyait son frère 
Ésaü à cause de sa propre faute 
et qu’il avait rencontré Dieu dans 

un songe, il a donné à cet endroit 
le nom de « Béthel » (maison de 
Dieu) et a déclaré que ce lieu était 
terrible. Il réalisait que sa vie ne 
correspondait pas à la sainteté de 
Dieu, même si Dieu le rencontrait 
en grâce. Lorsque, plus de 20 ans 
plus tard, Dieu lui a demandé de 
monter à Béthel, Jacob a ordonné 
à toute sa maison que les idoles 
soient ôtées, que tous se purifient 
et changent de vêtements (Gen. 
35 : 2). Il savait qu’il fallait être 
dans un état convenable pour ren-
contrer Dieu !

Des siècles plus tard, lorsque Moïse 
a construit la tente d’assignation, 
il a tout fait exactement comme 
l’Éternel l’avait ordonné. Cela est 
répété huit fois en Exode 40. C’est 
avec joie que l’Éternel a pu ensuite 
entrer dans cette maison, qui avait 
été construite exactement selon ses 
instructions. C’était la première 
« maison » de Dieu construite 
sur cette terre et elle a été sancti-

La maison de Dieu est sainte
Christian Rosenthal



25

L a  maison       de   D ie  u  est    sainte    

fiée avec l’huile de l’onction (Ex. 
40 :  9). Une fois par an, il fallait 
faire propitiation pour celle-ci 
par un sacrifice (Lév. 16 : 16). En 
toutes choses, il fallait veiller à ce 
que tout soit conforme à la sainteté 
de Dieu. Lorsque Nadab et Abihu 
sont entrés avec un feu étranger, le 
Seigneur a dû exercer un jugement 
sévère. Dieu veut être sanctifié en 
ceux qui s’approchent de lui dans 
sa maison (Lév. 10 : 3) !

Confirmé dans le 
Nouveau Testament

Le Nouveau Testament confirme 
que la maison de Dieu est sainte. 
En Éphésiens 2 : 21, Paul écrit que 
l’assemblée est un temple saint 
dans le Seigneur. C’est fondamen-
talement vrai et, aux yeux de Dieu, 
sa maison, son assemblée, présente 
ce caractère, conformément à sa 
propre sainteté.

Mais cette vérité doit aussi être 
mise en pratique et c’est là que la 
responsabilité de l’homme entre en 
jeu. La première épître aux Corin-
thiens, en particulier, aborde la 
question de l’ordre dans l’assem-
blée de Dieu. Dans les premiers 
chapitres de l’épître, l’assemblée 
est présentée comme la maison de 
Dieu, puis, à partir du chapitre 10, 
comme le corps de Christ.

Pas de désordre, 
mais la paix

Dans cette lettre, nous apprenons 
que Dieu, qui habite dans sa mai-
son, n’est pas un Dieu de désordre. 
C’est pourquoi il ne doit pas y 
avoir de désordre dans sa mai-
son. Le désordre (ou la rébellion, 
la révolte) s’oppose à la pensée de 
Dieu. Rien de tout cela n’a sa place 
dans la maison de Dieu. En cela, le 
désordre n’est pas opposé à l’ordre 
(et encore moins à un ordre orga-
nisé par l’homme), mais à la paix 
(1 Cor. 14 : 33). Cet état moral 
n’est pas possible sans « ordre », il 
ne se réalise que si nous nous sou-
mettons à la pensée de Dieu. Mais 
alors, on n’en reste pas à l’ordre, la 
paix survient – en harmonie, en 
accord avec Dieu.

1 Corinthiens 14, entre autres, 
montre clairement que des ques-
tions très pratiques sont liées à 
cela. Par exemple, les femmes 
doivent se taire dans l’assemblée, 
les hommes ne doivent pas parler 
plusieurs en même temps, mais 
l’un après l’autre. Tout doit être fait 
pour l’édification de l’assemblée  – 
et certaines restrictions y sont 
liées. Ainsi, les conséquences sont 
très pratiques, et c’est le Seigneur 
Jésus lui-même qui les produira 
par le Saint Esprit.



26

L E  M E S S AG E R  ÉVA N G É L I Q U E

La sainteté requiert 
l’épreuve et la 
discipline

Parce que la sainteté sied à la 
maison de Dieu, l’« épreuve » et 
la « discipline » sont toutes deux 
nécessaires. En raison de l’infidé-
lité des hommes, il y a un risque 
de voir entrer dans la maison de 
Dieu quelque chose qui ne cor-
responde pas à sa sainteté. C’est 
pourquoi une vigilance minutieuse 
est nécessaire, ce qui implique 
une responsabilité à la fois per-
sonnelle et collective. Que chacun 
s’éprouve soi-même, telle est l’invi-
tation donnée en 1  Corinthiens 
11 : 28 concernant la responsabi-
lité personnelle. Pour ce qui est 
de la responsabilité collective, les 
choses étaient encore simples au 
début du témoignage chrétien sur 
la terre (Actes 5 : 13). Plus tard, 
Paul invite sérieusement à prendre 
garde (Actes 20 : 28-29), et dans la 
lettre à Éphèse, il est expressément 
reconnu que l’on a éprouvé le mal 
et qu’on ne l’a pas supporté (Apoc. 
2 : 2).

Si le mal se manifeste dans l’assem-
blée, la discipline est nécessaire. 
La dernière alternative est d’ôter 
le méchant de l’assemblée en l’ex-
cluant. Dans ce cas, les relations 
personnelles normales ne sont 

plus possibles. On ne doit même 
pas prendre un repas en commun 
avec quelqu’un qui est appelé frère 
et qui vit dans un mauvais état 
(1 Cor. 5 : 9-13).

La sainteté rend la 
séparation nécessaire

La seconde épître à Timothée parle 
de notre conduite à l’époque du 
déclin, de la ruine. Nous y trouvons 
d’autres enseignements importants 
pour la conduite pratique de ceux 
qui veulent demeurer fidèles à la 
pensée de Dieu concernant sa mai-
son. Celui qui invoque le nom du 
Seigneur a la responsabilité de se 
retirer de l’iniquité (2 Tim. 2 : 19). 
C’est une nécessité absolue pour 
quiconque confesse le nom du 
Seigneur Jésus. Il n’y a pas de limite 
à l’iniquité, toutes les formes d’ini-
quité sont incluses.

Mais Paul va encore plus loin dans 
cette lettre, où la chrétienté est vue 
comme une grande maison. La 
purification par la séparation est 
également nécessaire. Si je veux 
être un vase à honneur pour le 
maître de la maison, je ne dois pas 
seulement me séparer personnelle-
ment de l’iniquité. Je dois aussi me 
purifier des vases à déshonneur, 
c’est-à-dire des personnes qui sont 
dans un mauvais état. Ce n’est 



27

L a  maison       de   D ie  u  est    sainte    

qu’en suivant ce chemin que je 
peux être un vase à honneur pour 
le maître de la maison.

Ce chemin ne conduit pas à la 
solitude. Sur ce chemin, tous ceux 
qui invoquent le Seigneur d’un 
cœur pur se retrouvent. Ils font 
l’expérience de l’approbation du 
Seigneur lui-même et sont rendus 
capables de mettre en pratique la 
vérité de la maison de Dieu. Plei-
nement conscients que la sainteté 
sied à cette maison, ils goûteront 
ensemble la communion avec Dieu 
en se séparant du mal et en seront 
heureux.

« Le temple de Dieu est saint, et tels 
vous êtes » (1 Cor. 3 : 17).

C e chemin ne conduit pas 
à la solitude. Sur ce che-

min, tous ceux qui invoquent 
le Seigneur d’un cœur pur se 
retrouvent



28

La dîme est-elle une façon chré-
tienne de faire part de ses biens ?

La dîme (donner 10 % de ses reve-
nus) faisait partie intégrante de la 
loi de l’Ancien Testament et de la vie 
religieuse des Juifs. Dans Malachie 
3 : 8 et 9, le peuple d’Israël est 
accusé de voler Dieu en ne payant 
pas la dîme. Dieu lui a clairement 
fait comprendre qu’il ne prospérait 
pas matériellement parce qu’il était 
égoïste. Dieu lui a promis la béné-
diction s’il payait la dîme. Celle-
ci est-elle toujours la manière de 
donner pour les chrétiens, comme 
certains l’enseignent ? Il est à noter 
que dans le Nouveau Testament, il 
n’a jamais été demandé aux chré-
tiens convertis de payer la dîme à 
l’église. Le fait de payer la dîme 
à l’église apparaît pour la première 
fois plusieurs siècles après que 
l’écriture de la Bible a été achevée.

Qu’en est-il 
d’Abraham ?

Certains soutiennent que même 
Abraham a donné dix pour cent à 
Melchisédec et que cela a eu lieu 
avant que la loi ne soit donnée.

D’une manière générale, le « prin-
cipe de la première mention », 
c’est-à-dire la recherche du pas-
sage de la Bible où un concept est 
mentionné pour la première fois, 
est souvent utile à condition que 
nous en tirions des conclusions 
justes. Examinons de plus près 
l’événement de Genèse 14 évo-
qué ci-dessus, qui est la première 
référence à la dîme dans la Bible. 
Dans ce passage, Abraham donne à 
Melchisédec, sacrificateur de Dieu, 
le dixième du butin de guerre. 
Remarquez qu’il ne s’agit pas de ses 
biens personnels, mais plutôt du 
butin pris aux nations conquises. 
Abraham a fait la guerre au nom 
de Sodome pour sauver son neveu 

Faire part de ses biens
Quels sont les principes applicables pour le chrétien ?

Michael Vogelsang



29

Faire     part   de   ses    b iens  

Lot. Il a ensuite donné 10 % de ce 
butin à Melchisédec, et a permis au 
roi de Sodome de garder le reste, 
alors que lui-même n’a rien gardé ! 
Cet événement unique serait-il la 
preuve scripturaire que les chré-
tiens doivent donner 10 % de leur 
salaire annuel (pas le butin de 
guerre, mais leur argent), non pas 
une seule fois, mais année après 
année ?

Principes applicables 
pour faire part de ses 
biens

Dans le christianisme du Nouveau 
Testament, nous ne sommes « pas 
sous la loi, mais sous la grâce » 
(Rom. 6 : 14). Cela signifie-t-il 
que nous donnons moins ou pas 
du tout ? Nous pouvons dire avec 
l’apôtre Paul : « Qu’ainsi n’ad-
vienne ! » Mais il est nécessaire de 
comprendre que le fait de faire part 
de ses biens, pour un chrétien, est 
complètement différent et se situe 
à un niveau plus élevé. Le chrétien 
ne donne pas par obligation légale, 
mais en reconnaissance de la grâce 
de Dieu, selon ce que Dieu lui a 
donné (1 Cor. 16 : 2).

Résumons quelques-uns des 
moyens et des motifs qui devraient 
guider le chrétien dans la bienfai-
sance selon les enseignements de 

la Bible. Une étude dans la prière 
des passages suivants sera utile : 
1 Corinthiens 16 : 1-2 et 2 Corin-
thiens 8 et 9.
•	 Il y a d’abord le don de nous-

mêmes au Seigneur, puis le don 
de nos biens matériels selon la 
mesure de ce que nous avons 
(2 Cor. 8 : 1-5).

•	 Nous sommes encouragés à 
donner joyeusement, plutôt 
qu’à contrecœur ou par néces-
sité : « Que chacun fasse selon 
qu’il se l’est proposé dans son 
cœur, non pas à regret, ou 
par contrainte, car Dieu aime 
celui qui donne joyeusement » 
(2 Cor. 9 : 7).

•	 Dieu promet que si nous don-
nons généreusement, nous 
récolterons aussi généreuse-
ment : « Or je dis ceci : Celui qui 
sème chichement moissonnera 
aussi chichement, et celui qui 
sème libéralement moissonnera 
aussi libéralement. » (2 Cor. 
9 :  6). Quelle merveille que la 
promesse du Seigneur dans Luc 
6 : 38 à ce sujet : « Donnez, et il 
vous sera donné : on vous don-
nera dans le sein bonne mesure, 
pressée et secouée, et qui débor-
dera ».

•	 Nos dons doivent être motivés 
et faits avec soin. Selon Dieu, 
des collectes doivent être faites 
régulièrement, lorsque les saints 



30

L E  M E S S AG E R  ÉVA N G É L I Q U E

sont rassemblés le premier 
jour de la semaine : « Or pour 
ce qui est de la collecte qui se 
fait pour les saints, comme j’en 
ai ordonné aux assemblées de 
Galatie, ainsi faites, vous aussi. 
Que chaque premier jour de la 
semaine chacun de vous mette 
à part chez lui, accumulant 
selon qu’il aura prospéré, afin 
que, lorsque je serai arrivé, il ne 
se fasse pas alors de collectes » 
(1 Cor. 16 : 1-2).

•	 Notre Seigneur lui-même nous a 
appris à donner dans le secret. Il 
y aura une récompense certaine 
qui ne sera pas des hommes, 
mais de Dieu. Ce ne sera pas 
nécessairement dans le temps 
présent, mais dans un jour à 
venir : « Mais toi, quand tu fais 
l’aumône, que ta main gauche 
ne sache pas ce que fait ta 
droite, en sorte que ton aumône 
soit faite dans le secret ; et ton 
Père qui voit dans le secret, te 
récompensera » (Mat. 6 : 3-4).

Si nous nous demandons dans 
quels buts un chrétien fait part de 
ses biens, les chapitres 8 et 9 de 
2  Corinthiens nous donnent un 
certain nombre d’objectifs. Nous 
donnons nos biens :
•	 Pour exprimer la communion : 

« la communion de ce service 
envers les saints » (2 Cor. 8 : 4).

•	 Pour abonder dans les diffé-
rents aspects de l’expérience 
chrétienne : « Mais comme vous 
abondez en toutes choses : en 
foi, et en parole, et en connais-
sance, et en toute diligence, 
et dans votre amour envers 
nous,  – que vous abondiez 
aussi dans cette grâce » (2 Cor. 
8 : 7).

•	 Pour prouver la réalité de notre 
amour : « Je ne parle pas comme 
donnant un commandement, 
mais à cause de la diligence 
d’autres personnes, et pour 
mettre à l’épreuve la sincérité 
de votre amour… Montrez donc 
envers eux, devant les assem-
blées, la preuve de votre amour 
et du sujet que nous avons eu de 
nous glorifier de vous » (2 Cor. 
8 : 8, 24).

•	 Pour suivre l’exemple de notre 
Seigneur Jésus : « Car vous 
connaissez la grâce de notre 
seigneur Jésus Christ, com-
ment, étant riche, il a vécu dans 
la pauvreté pour vous, afin que 
par sa pauvreté vous soyez enri-
chis » (2 Cor. 8 : 9).

•	 Pour répondre aux besoins des 
autres : « Que dans le temps pré-
sent votre abondance supplée 
à leurs besoins, afin qu’aussi 
leur abondance supplée à vos 
besoins, de sorte qu’il y ait éga-
lité » (2 Cor. 8 : 13-14).



31

Faire     part   de   ses    b iens  

•	 Pour donner aux autres une 
occasion de remercier Dieu : 
« Étant de toute manière enrichis 
pour une entière libéralité, qui 
produit par nous des actions de 
grâces à Dieu. Parce que l’admi-
nistration de cette charge, non 
seulement comble les besoins 
des saints, mais aussi abonde par 
beaucoup d’actions de grâces 
rendues à Dieu ; puisque, par 
l’expérience qu’ils font de ce ser-
vice, ils glorifient Dieu pour la 
soumission dont vous faites pro-
fession à l’égard de l’évangile du 
Christ, et pour la libéralité de vos 
dons envers eux et envers tous » 
(2 Cor. 9 : 11-13).

•	 Afin que du fruit abonde pour 
notre compte. Nous pourrions 
certainement ajouter ce but 
mentionné dans l’épître de Paul 
aux Philippiens. « Non que 
je recherche un don, mais je 
recherche du fruit qui abonde 
pour votre compte » (Phil. 
4 : 17).

Pour un chrétien, faire part de 
ses biens doit venir du cœur afin 
d’avoir une valeur réelle devant 
Dieu. C’est une forme de légalisme 
s’il n’y a pas de « promptitude à 
donner » (2 Cor. 8 : 12). Le chris-
tianisme pratique n’est pas une 
question de respecter des règles. 
C’est la réponse de notre amour 

pour Lui, se reflétant dans tous les 
aspects de notre vie. Nous l’aimons 
parce qu’il nous a aimés le premier. 
Nous nous donnons nous-mêmes 
et nous donnons de nos biens, 
parce qu’il s’est donné lui-même 
le premier et nous a donné toutes 
sortes de bénédictions.

Le christianisme est rempli de 
paradoxes apparents. L’un d’entre 
eux est l’enseignement de notre 
Seigneur mentionné ci-dessus : 
si nous donnons, nous recevrons 
(Luc 6 : 38). Un transfert s’opère : 
lorsque nous donnons, nous 
sommes enrichis. Ce principe divin 
du don s’applique à de nombreux 

domaines de la vie et certainement 
lorsqu’un chrétien fait part de ses 
biens. « L’homme le plus riche dans 
l’estime du monde est celui qui a 
le plus reçu. L’homme le plus riche 
dans l’estime du ciel est celui qui 
a le plus donné » (F.B. Meyer). Où 
voulons-nous être les plus riches ?

F aire part de ses biens doit 
venir du cœur afin d’avoir 

une valeur réelle devant Dieu



lemessagerevangelique.ch

L’Éternel prend-il plaisir aux holocaustes et aux sacrifices, 
comme à ce qu’on écoute la voix de l’Éternel ? 

Voici, écouter est meilleur que sacrifice, 
prêter l’oreille, meilleur que la graisse des béliers. 

1 Samuel 15 : 22


